
«Al entrar en la laguna, vi varios islotes que iban errantes 
por la laguna; y uno vi de cerca que tendría cuadra de largo 
y pocos menos de ancho, y por partes ocho a nueve varas de 
alto; hermosa era la vista con la variedad que formaban al 

paso que se deshacían».  

—10 de noviembre de 1766, diario misional,  
josé garcía s.j.

 ˒ Al asomarse desde el mirador «Laguna San Rafael», la 
vista del glaciar del mismo nombre es sublime. Una gran 
lengua de hielo se precipita hacia las aguas heladas de una 
laguna que esta mañana de verano luce inmóvil y sobre 
la que flota todo tipo de formas blancas, celestes o de un 
hermoso azul profundo. Esta laguna, sin embargo, no está 
quieta. Año a año, aumenta su volumen. El glaciar, por el 
contrario, retrocede y, a un paso cada vez más apresurado, 
alimenta este cuerpo de agua. Se trata de uno de los efectos 
más evidentes del calentamiento global.

Junto a la banca de madera que conaf construyó 
para observar tan magnífico paisaje, un letrero marca 
claramente la disminución del glaciar: allí están las me-

diciones de 1935 de Bruggen, de 1920 de Reichert, de 1905 
de Huidobro, de 1871 de Simpson, y de 1766, del «padre 
José García».

El jesuita jamás podría haber pensado que su 
nombre figuraría en una ilustre lista de marinos, geólo-
gos, químicos y científicos que exploraron estos aislados 
parajes patagónicos. Sin embargo, su capacidad para 
lograr detalladas anotaciones le ha hecho figurar hoy 
ahí, permitiendo determinar el lugar en el que el glaciar 
se encontraba hace dos siglos y medio.

Uno de los rasgos de la Compañía de Jesús desde sus 
orígenes fue la disciplina de sus miembros en elaborar una 
acuciosa documentación sobre sus distintas labores. Fiel 
a esta tradición, José García Alsué legó un valioso escrito, 
gracias al cual se puede conocer no solo sobre glaciares, 
sino también sobre características socioecológicas de 
la región de Aysén, siglos antes de que los chilenos se 
asentaran definitivamente en esos territorios.

Siguiendo la huella de la ruta descrita por García 
en su diario misional, nos propusimos revisitar estos 
sitios para documentar las marcas del tiempo en estos 
paisajes indómitos, sobre todo en un contexto en el que el 
cambio climático amenaza con alterar rápida —y quizás 
irremediablemente—, sus características socioecológicas. 

Las misiones circulares de Chiloé
El archipiélago de Chiloé fue uno de los pocos sitios en el 
mundo en que los jesuitas desarrollaron una práctica de 
evangelización llamada «misiones circulares»1. Debido 
a la dispersión de la población en las decenas de islas del 
archipiélago, resultaba muy complejo asentarse perma-
nentemente en un solo lugar. Así, para alcanzar un modo 
más efectivo de llevar la palabra de Dios, la itinerancia se 
convirtió en la praxis más idónea.

Los jesuitas zarpaban por meses en pequeñas em-
barcaciones, visitando las comunidades por unos tres días, 

Huellas jesuitas en la Patagonia

Cristóbal Emilfork S.J.
Antropólogo socioambiental

Cristián Donoso
Navegante y explorador. Investigador independiente

En el siglo xviii, el jesuita español 
José García Alsué lideró una misión de 
reconocimiento y evangelización en la 
actual Patagonia insular de Aysén, dejando 
plasmada en un diario su observación de su 
naturaleza y sus pueblos canoeros. 

Casi 260 años después, en el crítico contexto 
ambiental que atraviesa el planeta, 
realizamos parte de ese recorrido con el fin  
de documentar lo que permanece y lo que  
ha cambiado en el paisaje socioambiental  
del territorio.

44 Mensaje	 | Sociedad

Fecha:
Vpe:
Vpe pág:
Vpe portada:

12/02/2026
    $577.557
    $733.590
    $733.590

Audiencia:
Tirada:
Difusión:
Ocupación:

     315.000
      90.000
      90.000
      78,73%

Sección:
Frecuencia:

ACTUALIDAD
MENSUAL

Pág: 46



aproximadamente. Debía procurarse el mantenimiento 
de las comunidades católicas —sobre todo, con la cele-
bración de sacramentos— y también la evangelización de 
nuevos pueblos. Esta era una de las tareas que animaban 
sus largos periplos por el mar.

Misiones al sur de la Isla Grande
En ese entonces, el sur de la isla grande de Chiloé era 
prácticamente una terra incognita. Incluso el mito de la 
Ciudad de los Césares seguía escuchándose y motivando 
a algunos avezados exploradores. Los jesuitas sabían que 
había muchos pueblos aún por contactar y evangelizar: 
fieles a su misión, no podían permanecer en la comodidad 
de terrenos ya explorados.

De acuerdo con las investigaciones de Rodrigo 
Moreno2, la primera misión jesuita en esa zona y dirigida 
al pueblo chono se desarrolló entre noviembre de 1612 
y febrero de 1613, y solo una década después habría un 
segundo contacto. El alcance de cada misión dependía 

1	 La presencia jesuita en Chiloé se inicia a fines de 1608; el sistema de misiones 
circulares se consolida en 1617 con la fundación en Castro de una residencia para 
jesuitas. Cfr., Moreno, Rodrigo (2006): «El modelo pastoral jesuítico en Chiloé 
colonial», en Veritas, revista de Filosofía y Teología 1(14), pp. 183-203.

2	 Moreno, Rodrigo (2007): Misiones en Chile austral: Los jesuitas en Chiloé 1608-1768. 
Universidad de Sevilla, Sevilla, 2007.

de la cantidad de religiosos que hubiese en Castro, en la 
residencia de la Compañía. Ese factor aquejó crónicamente 
allí la labor apostólica y, en consecuencia, durante al menos 
todo el siglo xvii, tales misiones fueron solo esporádicas. 
Además, estas se hacían difíciles debido a la vida nómade 
de los chonos, dependientes de la pesca y la marisquería, 
en un territorio no propicio para la agricultura.

Desde inicios del siglo xviii, los chonos fueron 
optando por el sedentarismo, como resultado de sus 
contactos violentos con españoles y huilliches (o veliches) 
de Chiloé. Los chonos hacían incursiones —malocas— 
a esa isla y sustraían hierro y ropa. Luego, españoles y 
huilliches retribuían con violencia. Ante esta situación, 
las comunidades chonas habrían decidido ponerse bajo 

Mapa incluido 
en el diario 
de José García 
(libro Misión 
por los canales 
australes).

45Enero–Febrero 2026
Fecha:
Vpe:
Vpe pág:
Vpe portada:

12/02/2026
    $569.991
    $733.590
    $733.590

Audiencia:
Tirada:
Difusión:
Ocupación:

     315.000
      90.000
      90.000
       77,7%

Sección:
Frecuencia:

ACTUALIDAD
MENSUAL

Pág: 47



la protección del rey, cristianizarse y vivir cerca de la 
protección militar hispana. Serían llevados a la isla de 
Guar, frente a Calbuco, cedida, para estos efectos, por el 
sacerdote Juan de Uribe. El primer contingente fue de 166 
chonos y llegarían a concentrarse cerca de 3003.

Otra versión apunta a que todo ese proceso se 
inscribió dentro del conjunto de migraciones forzadas de 
los grupos canoeros de la Patagonia occidental, quienes 
migraron «en la medida en que los españoles de Chiloé 
los desnaturalizaron mediante compulsión, o porque 
los propios indígenas lo aceptaron al no tener opción 
de decidir»4. La historiografía da cuenta vastamente de 
la captura y venta como esclavos de indígenas canoeros 
para ser trasladados como fuerza laboral lejos de sus 
tierras de origen5.

No hay certeza de todas las razones, pero lo cierto es 
que la misión jesuita de los chonos en la isla Guar fracasó 
y estos, en gran mayoría, partieron a otras tierras, como 
la isla de Quinchao.

Los jesuitas los siguieron, destinando sacerdotes 
para su atención pastoral, e insistieron en la modalidad de 
la reducción, esta vez en la isla de Caylin, al sur de la isla 
grande y más cerca del tradicional hábitat de los chonos. 
Ya en los primeros años de la década de 1740, esa misión 
no se asociaba en exclusiva con este pueblo, sino con 
diversas comunidades indígenas australes: hay registros 
de trabajo misional con comunidades caucahues tanto 
en Caylin como en la zona de Queilen, cerca de Chonchi. 
Estas habrían sido trasladadas allí desde el archipiélago 
de Guayaneco, al sur del golfo de Penas.

En 1764, el gobernador Chile, Antonio Guill y 
Gonzaga, decretó la creación formal de la villa de Chon-
chi. Creó dos misiones, una en ese lugar y otra en Caylin. 
Esto sería el impulso necesario para el fortalecimiento de 
las misiones hacia los pueblos «cercanos» al estrecho de 
Magallanes (entonces se pensaba que el estrecho estaba 
mucho más próximo) y la consecuente llegada de nuevos 
misioneros a fortalecer el trabajo en la zona. El padre José 
García Alsué, fue uno de los cuatro jesuitas que recaló, 
particularmente a Caylin, en 1764.

Un jesuita recién ordenado sacerdote
Oriundo de España, García llegó a Chile ya como estudiante 
jesuita, cuando solo contaba con 22 o 23 años de edad. Se 
ordenó sacerdote en Santiago en 1759 y fue enviado a Chiloé 
junto con el padre Segismundo Güell cinco años después, 
para trabajar con las etnias ubicadas hacia el estrecho de 
Magallanes, desde la base misional de Caylin. Eran misiones 
con un fuerte componente de reconocimiento del territorio 
y por eso los misioneros se encargaban de anotar acuciosa-
mente las rutas que seguían, pues serían esenciales para las 
próximas incursiones. Así, el diario misional de García es 
detallado en sus observaciones geográficas y etnográficas, 
además de confeccionar un valioso mapa de la zona que 
recorrió. Sin embargo, no sería mucho el tiempo que podría 
acometer esta empresa, pues solo tres años después, el 9 de 
diciembre de 1767, fue detenido en Curaco de Vélez junto 
con el padre Miguel Mayer, en el contexto de la expulsión 
de la orden jesuita de los territorios de la corona española6.

Las descripciones socio-ecosistémicas de García 
García se embarcó el 23 de octubre de 1766 en un contin-
gente que totalizaba cinco piraguas y cuarenta personas 
(seis españoles y 34 indígenas caucahues). El diario señala 
claramente su objetivo: «No sólo […] lograr la conversión 
de los gentiles que se pudiesen, sino también para explorar 
el país y certificarse de lo que prometía la tierra para poder 
continuar con mayor certidumbre estas empresas».

Una de las características más prevalentes del 
diario es el protagonismo que adquieren las condiciones 
climáticas, en particular las descripciones de la severidad 

¿Qué ha cambiado de este territorio 
salpicado de diversos grupos indígenas, 

y generoso en frutos del mar  
y fauna marina?

46 Mensaje

Fecha:
Vpe:
Vpe pág:
Vpe portada:

12/02/2026
    $612.866
    $733.590
    $733.590

Audiencia:
Tirada:
Difusión:
Ocupación:

     315.000
      90.000
      90.000
      83,54%

Sección:
Frecuencia:

ACTUALIDAD
MENSUAL

Pág: 48



del clima: lluvias incesantes, ráfagas de viento huracana-
do, granizo y nieve. La meteorología posee el timón en 
la exploración, determinando no solo cuándo se navega, 
sino también dónde se fondea. Estas hacen de este viaje 
una experiencia penosa: García no ahorra palabras en re-
latar la dureza del clima y cómo afecta las condiciones de 
navegación, el ánimo de los navegantes e incluso su salud. 
De hecho, García, enfermo, teme en un momento morir en 
la misión, por lo que da instrucciones a sus compañeros 
indígenas: «Allí dije a los indios que, después de muerto, 
buscasen con mayor empeño a los gentiles y los llevasen a 
la misión, que no se volviesen sin gentiles; pero Dios quiso 
que al anochecer aliviase»7.

El diario es pródigo en señalar la flora y fauna de la 
región. Abundan las descripciones de las aves: colmanes 
o coimanes —de cuyos huevos se alimentaban y que eran 
más grandes que una gallina—, cormoranes liles o lilis, 
gaviotas y sus huevos, papagayos, optemes —«pájaros, 
como tórtolas, muy gordos y sabrosos»—, cuervos y 
canquenes. Así también, lobos marinos (otra fuente de 
alimentos), mariscos (choros, erizos, picos, picorocos, 
chorúas, quilmahues, chapes —lapas—, eolios, piures), 
insectos (pequeñas moscas que los hacen abandonar un 
sitio de recalada) y algunos animales introducidos, como 
cabras (en posesión de un indígena caucahue). ¿A qué flora 
se hace alusión? Mañíu, colibrí (sic) y pangue, con el que 
hacen ranchos para proteger la carga o alfombrillas para 
sentarse en el suelo; también quila, feñiu y coligües, para 
la confección de piraguas, así como un fruto llamado poye, 
de gran tamaño y dulce sabor. García igualmente se refiere 
al cochayuyo y señala que los nativos afirmaban que no se 
podía tirar al fuego, ya que provocaría un alboroto en el mar.

García elogia las habilidades de navegación y caza 
de los caucahues, pero critica las «idolatrías» que aún man-
tienen. Resulta interesante la queja del jesuita sobre cómo 
los indígenas se pintan la cara para llamar al buen tiempo, o 
se la tiñen de carbón «para saludar a la nieve, porque el que 
así no lo hacía, se moría». Sin embargo, al mismo tiempo, 
el sacerdote realiza actos que —al menos, desde el punto de 
vista antropológico— se pueden inscribir dentro del mismo 
registro: a la hora de sortear una fuerte tempestad que por 
poco hace naufragar una de las piraguas de la expedición, 
García ofrece el siguiente relato: «[Y]o quise socorrerla; 
pero por hallarme un poco adelante, no se podía; poco 
después llevó al piloto de dicha piragua la caña del timón 
un golpe de mar; recé las letanías lauretanas, clamé lleno de 
confianza a San Javier, y nos favoreció, pues de allí a poco 
levantó la piragua media vela, y con dos remos en lugar de 
timón se puso en camino…»8. En otra ocasión, con el mar 
embravecido, señala García: «[Y]o encomendé el buen éxito 
a Nuestra Señora de los Desamparados y a San Javier, cuya 
medalla arrojé al agua pendiente de un cordel; y en verdad 
que sentimos su patrocinio, pues cerca de la noche calmó el 
viento, y calando remos, ganamos, ya bien entrada la noche, 
el puerto de Machuil, cerca de la isla del mismo nombre»9.

En términos etnográficos, además de caucahues, 
a la altura de la isla de Guayaneco se hace referencia a los 
calenches o a la nación «Calén o Calen», que habitaba el 
canal Messier, entre los 48° y 49º. Estos se comunicaban 
con los «lecheyeles» (¿aonikenk?), a quien García califica 
como un pueblo dócil y que, además, tienen en su vocabu-
lario nombres para «el caballo, la medalla y otras cosas de 
españoles»10, razón por la cual se supone que habrían ya 
mantenido contacto con europeos náufragos o antiguos 
exploradores hispanos. De los taijatafes, por otra parte, 
el diario señala que habitaban en las islas de Wellington 
y el canal Fallos. Ellos colindaban con los requinagüeres, 
ubicados al suroeste de las islas Wellington11.

Tales pueblos, de acuerdo a la opinión de García, 
no estarían en total desconocimiento del hombre blanco. 
Lo manifiesta, por ejemplo, dando cuenta de los restos 
del navío Wager, al relatar cómo la expedición halla los 
restos de la bomba de un navío inglés que «se perdió el 
año de 40 cerca de allí»12, o refiriendo a sus náufragos 
cuando recala en el puerto de Feumaterigua, señalando 
los muchos ingleses que allí murieron.

Revisitando el territorio
¿Qué ha cambiado de este territorio salpicado de diver-
sos grupos indígenas, y generoso en frutos del mar y 
fauna marina? García nos dejó un valioso mapa, que, 
sin embargo, no permite seguir exactamente la ruta que 
él navegó a fines del siglo xviii. Luego de una cuidada 
interpretación del dibujo y de un trabajo comparativo con 
cartas náuticas y cartografías actuales, estimamos que 
el itinerario que él siguió, saliendo de Chiloé, lo llevó a la 
isla Caylin, el golfo del Corcovado, las islas Guaitecas, el 
archipiélago de los Chonos, los canales Costa y Elefantes, 
el río Témpanos, la laguna San Rafael, los ríos Lucas y 
San Tadeo, el golfo de Penas, las islas San Pedro, Wager 
y Byron, continuando hasta la entrada del canal Fallos, 
desde donde regresó a Chiloé.

Playa de la 
laguna San 
Rafael: hoy, 
amenazada por  
la presencia  
de basura. 

3	 Moreno, Rodrigo (2007): «La misión de los chonos», en Misiones en Chile austral: …, 
ob. cit., pp. 185-200.

4	 Urbina C., Ximena (2017): «Traslados de indígenas de los archipiélagos patagóni-
cos occidentales a Chiloé en los siglos xvi, xvii y xviii», en América en diásporas, 
Jaime Valenzuela M. (ed.), Santiago, ril editores, I. Historia puc, pp. 381-411.

5	 Por ejemplo, existe el testimonio del jesuita Bernardo Cubero, quien acusó a otro 
religioso de haber trasladado a chonos a trabajar obligados a una estancia de la 
Compañía, aumentando la deserción de los indígenas de Guar.

6	 Moreno, Rodrigo (2011): «Prólogo», en García, P. José [1809], Misión por los canales 
australes. La travesía de un jesuita desde Chiloé hacia la laguna de San Rafael. Ofqui 
Editores, Temuco.

7	 García, P. José (2011) [1809]: Misión por los canales australes. La travesía de un jesuita 
desde Chiloé hacia la laguna de San Rafael. Ofqui Editores, Temuco, p. 40.

8	 García, P. José, ob. cit., p. 21.
9	 García, P. José, ob. cit., p. 60.
10	 García, P. José, ob. cit., p. 50.
11	 Existen solo antecedentes fragmentados respecto de las diversas identidades 

de los grupos canoeros de la Patagonia insular occidental. En ocasiones, se los 
agrupa bajo el término «chono» y, en otras, se establecen diferenciaciones entre 
estos. Cfr., Álvarez, Ricardo (2002): «Reflexiones en torno a las identidades de las 
poblaciones canoeras situadas entre los 44° y 48° de latitud sur, denominadas 
“chonos”». Anales del Instituto de la Patagonia 30, pp. 79-86.

12	 García, P. José, ob. cit., p. 40.

47Enero–Febrero 2026

Fecha:
Vpe:
Vpe pág:
Vpe portada:

12/02/2026
    $625.476
    $733.590
    $733.590

Audiencia:
Tirada:
Difusión:
Ocupación:

     315.000
      90.000
      90.000
      85,26%

Sección:
Frecuencia:

ACTUALIDAD
MENSUAL

Pág: 49



Lo que más evidentemente constatamos fueron 
los cambios percibidos en la vinculación de los seres hu-
manos con el entorno. Los pueblos canoeros habitaban el 
territorio de una manera mucho más «extensiva» que el 
ser humano contemporáneo, pero su impacto en la zona 
era muchísimo menor. Circulaban por mar y tierra, a 
través de senderos que conectaban lagos, ríos y fiordos. 
Su desplazamiento era anfibio, para lo cual se valían de 
técnicas y recursos materiales apropiados. Por ejemplo, 
construían canoas que se podían desarmar para trans-
portarlas por partes cuando estuviesen en tierra. Por otro 
lado, su dependencia con respecto al ecosistema era total. 
De ese entorno obtenían todos los recursos materiales para 
vivir, y los desafíos de ese mismo paisaje determinaban 
las habilidades físicas y cognitivas que desarrollaban. 
Asimismo, su cosmovisión integraba los fenómenos del 
ecosistema y la fuerza omnipresente de la naturaleza 
dictaba sus creencias.

El habitar humano actual es distinto. La presencia 
del ser humano está basada en actividades vinculadas a la 
economía global (salmonicultura, pesca, turismo), con una 
fuerte dependencia de recursos materiales procedentes de 
fuera de la región. La visión actual del territorio de parte 
de sus residentes y visitantes está fuertemente influencia-
da por el contexto global (crisis climática, conservación 
de los ecosistemas globales, economía global). En ese 
sentido, José García aborda el territorio con resonancias 
similares: desde una cosmovisión europea. El jesuita 
está buscando insertar este territorio (y a sus habitantes) 
dentro de un contexto globalizante (la Cristiandad) que 
tiene su epicentro en el Viejo Continente.

Respecto a lo que ha permanecido inalterable, lo 
primero que emerge es la fuerza de la naturaleza y sus 
características indómitas. García describe la densidad 
de los bosques, la presencia de témpanos, los extensos 
pantanos y la crudeza del clima, que permanecen vigentes 
hasta hoy. Esta naturaleza «indomable» también reclama 
rápidamente su territorio. García realizó su expedición 
valiéndose de las rutas terrestres, marítimas, lacustres y 
fluviales que le enseñaron los pueblos originarios. Como 
los desplazamientos en la actualidad son eminentemente 
marítimos, las rutas terrestres (pasos de indios) hoy son 
prácticamente irrelevantes, y la naturaleza ha borrado 
dichas huellas volviendo a «ocupar» estos espacios13. 
Con ello, se ha perdido la memoria de estas verdaderas 
«carreteras» de antaño.

Una naturaleza que interpela
La majestuosidad de la naturaleza continúa despertando 
fuertes reacciones. La tensión provocada en los pueblos 
originarios ante la monumentalidad de los glaciares se 
manifestaba en un temor reverencial expresado en ritos, 
como el pintado de sus caras. Hoy esa interpelación que 
provoca el paisaje subsiste en quienes visitan el lugar y 

buscan, sobre todo, capturar con sus cámaras fotográficas 
la magnificencia y belleza de los hielos y bosques. Es inte-
resante notar que García no expresa sus sentimientos ni 
emociones ante el avistamiento de un glaciar, aun cuando 
es posible que el San Rafael hubiera sido el primero que 
haya contemplado en su vida. Su relato tampoco da cuenta 
de una visión romántica del paisaje; no destaca su belleza 
ni sublimidad. Una visión romántica de la naturaleza apa-
rece recién en los relatos de viaje de la Patagonia de fines 
del siglo xviii y, sobre todo, durante el siglo xix, cuando 
viajeros, naturalistas y marinos europeos comenzaron 
a describir el extremo sur de América no solo con ojos 
científicos, sino también estéticos y emocionales, como 
un territorio sublime, salvaje y mítico14.

Por último, algunos comentarios lingüísticos: 
hasta hoy se conservan algunos topónimos nativos gracias 
al diario y mapa de García, los que fueron observados por 
la Armada de Chile en la elaboración de su cartografía. Sin 
embargo, lamentablemente desconocemos el significado 
de estos en la lengua propia del pueblo Chono. Por otro 
lado, en el relato de García no existen las expresiones 
«glaciar», «ventisquero», o «témpano». Ello evidencia 
que se trata de componentes del paisaje ajenos a su propio 
acervo cultural, de raigambre española. «Nieve» es el único 
sustantivo que utiliza para construir las descripciones del 
entorno glaciar (islotes de nieve, nieve que baja entre las 
montañas, gran sierra nevada en el mapa, etc.). Por medio 
de esta «pequeña» notación, se manifiesta la intrincada 
relación socio-natural que determina nuestro lenguaje, al 
punto de determinar incluso las palabras que conforman 
nuestros vocabularios.

Nuevas preguntas
Tras nuestra primera expedición por la ruta que habría 
seguido García quedamos admirados del nivel de cono-
cimiento espacial de los canoeros de antaño. De hecho, a 
pesar de nuestra «mejor tecnología», tuvimos que abortar 
parte del recorrido al no poder encontrar un pasaje de 
acceso a través de la selva hacia el río Lucac. Asimismo, 
surgen nuevas preguntas: ¿cuál es la «institucionalidad» 
eclesial y cultural dentro de la cual se comprenden estas 
expediciones a «lo desconocido»? ¿Cómo la formación 
académica de García influiría en el modo en que da cuenta 
del territorio? Estas y otras inquietudes serán incorpo-
radas en nuestros siguientes intentos por revisitar los 
canales y costas que el jesuita y sus compañeros canoeros 
recorrieron hace ya casi 260 años.� M

13	 Un ejemplo clarísimo es el canal que quiso hacerse para atravesar por agua el 
istmo de Ofqui, cuyas obras se suspendieron en 1945.

14	 Algunos ejemplos de esto en: Journal of researches, Charles Darwin (1839); Narra-
tive of the Surveying Voyages oh hms Adventure and Beagle, Robert Fitz Roy (1839), y 
I miei viaggi nella Terra del Fuoco, Alberto Maria de Agostini (1923).

48 Mensaje

Fecha:
Vpe:
Vpe pág:
Vpe portada:

12/02/2026
    $509.461
    $733.590
    $733.590

Audiencia:
Tirada:
Difusión:
Ocupación:

     315.000
      90.000
      90.000
      69,45%

Sección:
Frecuencia:

ACTUALIDAD
MENSUAL

Pág: 50


